
1 9 1 

JADOT (Joseph-Marie Camille), Magistrat, Ecri-
vain (Marche -en-Famenne, 29.10.1886 - Bruxelles, 
2.7.1967). 

Joseph-Marie Jadot était fils de médecin. Sa mère, 
d'origine picarde, avait été élevée à Paris ; elle mourut 
prématurément, alors que l'enfant était encore au seuil 
de l'adolescence. A 16 ans, ayant terminé ses humanités 
au collège Notre-Dame de la Paix à Namur, il se croit 
appelé à une vocation religieuse et interrompt ses 
études. Il ne les reprendra qu'après plusieurs années, 
pour suivre les cours de la faculté de droit de 
l'Université Catholique de Louvain, jusqu'en 1910. 
Dès avant d'obtenir son diplôme, il avait publié à 
Namur «La Chambre close», recueil de poèmes nul-
lement impérissables, qui témoignaient du moins d'un 

goût réel et, à ce qu'il apparut, durable et multiforme, 
pour l'art d'écrire. 

Bientôt, un aspect plus original de sa personnalité 
allait se révéler : le 24 décembre 1910, le jeune juriste 
s'engageait en qualité de magistrat suppléant pour cette 
Afrique belge qui avait à peine cessé d'être la propriété 
personnelle de Léopold II. Après avoir exercé ses 
fonctions à Matadi, il fut nommé, le 17 avril 1914, 
substitut du Procureur du Roi près le tribunal de 
première instance de Coquilhatville (Mbandaka). Le 
21 janvier 1929, il était nommé président du tribunal 
de première instance de Buta et, le 14 mai 1930, 
conseiller à la cour d'appel de Léopoldville (Kinshasa). 

Après 18 ans de services effectifs, J.-M. Jadot mit 
fin à sa carrière coloniale le 17 décembre 1931. Agé 
de 45 ans, il allait alors entreprendre, en métropole, 
une seconde carrière judiciaire que ne semble avoir 
agité aucun événement marquant : nommé juge au 
tribunal de première instance de Tournai le 10 janvier 
1935, il le resta jusqu'à la limite d'âge. 11 fut mis à 
la retraite le 3 octobre 1956 et mourut à Bruxelles 
le 2 juillet 1967. 

La décision que J.-M. Jadot, âgé de 24 ans, prit 
(«non sans légèreté», dira-t-il) [l] d'entrer dans la 
magistrature congolaise n'aboutit à aucune réforme 
révolutionnaire de l'administration de la justice dans 
cette colonie, dont les autorités belges ne savaient alors 
trop que faire. Ses conséquences se situèrent dans la 
sphère de la réflexion critique et de l'imagination 
créatrice, et n'accédèrent au niveau public que par des 
publications dont l'importance devra un jour être 
évaluée avec précision. 

Magistrat, Jadot se présentait plus volontiers comme 
«homme de lettres» : il tirait une fierté un peu naïve 
des quelques volumes de vers et de fiction en prose 
qu'il publia au cours des trente années qui suivirent 
«La Chambre close» : les «Poèmes d'ici et de là-bas» 
(1914), les nouvelles de «Sous les manguiers en fleurs» 
(1922), de «Nous.., en Afrique» (1926), d'«Apéritifs» 
(1934) et, plus tard, des «Contes d'ici et de là-bas» 
(1952), sans oublier un roman, «L'enfant à l'arc» 
(1939), qui devait être le premier volume d'une am-
bitieuse trilogie, la «Chronique des Bankwale». L'écri-
vain comptait y présenter, annonce-t-il dans sa préface, 
l'histoire d'un «clan mongo aux usages quelque peu 
mâtinés de soudanisme... par la fréquentation probable 
des Mangbwetu de l'Uele». Il souhaitait mettre ainsi 
en relief «la synthèse des deux mentalités, la bantoue 
et la soudanaise, qui se partagent la grande masse des 
peuplades congolaises». Une première version, destinée 
à être considérablement remaniée, avait paru, en 1931, 
dans La Revue Sincère, dont Jadot était un des 
fondateurs. Mais les deux volumes qui devaient complé-
ter la trilogie, «L'homme au fez» et «Le vieillard à 
la mitre», ne virent jamais le jour. 

11 est à craindre que l'oubli ne lâche pas de sitôt 
ces récits dont il s'est rapidement emparé : disciple 
inconditionnel de celui qu'il appelait le «cher et grand 
J.-K. Huysmans», Jadot pratique un style dangereu-
sement marqué non seulement par la régularité labo-
rieuse de l'alexandrin post-parnassien, mais aussi par 

un goût spécieux du terme rare, privilégiant «automo-
biles rumorantes» ou «paysages alliciants». Ce déca-
dentisme suranné et cette préciosité provincale ne 
pouvaient guère donner forme adéquate à une inspi-
ration qui est, au contraire, éclatante de bon sens et 
de santé équilibrée. 

De 1922 à 1926, Jadot prononça plusieurs 
conférences et publia, dans La Revue Sincère, un 
certain nombre d'articles, qui furent réunis en 1929 
sous le titre «Blancs et Noirs au Congo belge. 
Problèmes coloniaux et tentatives de solutions», Le 
livre obtint un prix triennal de littérature octroyé par 
l'Institut Royal Colonial Belge (aujourd'hui Académie 
Royale des Sciences d'Outre-Mer), Sans témoigner 
d'une excessive simplicité langagière, il exprimait tout 
de même, de manière moins emberlificotée que les 
poèmes et les contes, l'expérience africaine de Jadot, 
ainsi que les réflexions auxquelles elle l'avait conduit. 
Celles-ci avaient l'immense mérite de n'être visiblement 
inspirées par aucun esprit de système, aucune idéologie 
préfabriquée : elles étaient la réaction réfléchie d'un 
homme de bon sens et d'une grande sensibilité. Il va 
de soi qu'un intellectuel chrétien comme Jadot n'était 
guère exposé aux tentations du racisme primaire 
embrassé à l'époque par la plèbe petite-bourgeoise de 
la métropole aussi bien que par les plus prédateurs 
parmi les colons. Au surplus, son métier de magistrat 
allait, comme il le dit lui-même et presque par la force 
des choses, «m'induire à chercher à comprendre ces 
natures simples qu'il me fallait juger et à me rendre 
compte qu'on ne comprend jamais que quand on 
aime» [2], 

Certes, la plume de Jadot ne pouvait échapper à 
la phraséologie paternaliste sur «nos pupilles noirs» et 
«la perfectibilité de nos indigènes». Quand il tient le 
discours convenu sur l'indolence africaine — «11 
manque au Bantou le plus puissant levier d'action des 
races indo-européennes : le rêve, l'illusion, l'abstrac-
tion» [3] — le lecteur de la fin du XXe siècle ne peut 
s'empêcher d'évoquer la trilogie combien plus efficace 
des trois P : Profit, Pouvoir, Plaisir ! Mais, par 
ailleurs, Jadot n'hésite pas à dénoncer la «négrophobie» 
due au «vide intellectuel profond» qui le frappe chez 
«la plupart des agents européens employés en Afrique 
par l'industrie et le commerce» (p. 136), qui considèrent 
la colonie comme «le possible dépotoir des non-valeurs 
et des tares métropolitaines» (p. 51). Et s'il invoque 
comme il sied la «mission civilisatrice» de l'Europe, 
créant même un concept juridique nouveau et surpre-
nant, «le droit de bienfait» (p. 209), pour justifier 
«l'œuvre léopoldienne et ses géniales intentions», il 
n'occulte cependant pas «les vieilles atrocités abolies» 
dont le souvenir remonte aux «années du caoutchouc 
rouge», pas plus qu'il ne s'abstient de condamner, en 
1928, l'institutionnalisation de la chicotte que réclame 
un «menu fretin colonial» talonné par «une négropho-
bie pathologique aiguë» (p. 233). 

Dès 1922, dans une conférence faite à l'Institut 
supérieur de Commerce d'Anvers, le jeune magistrat 
délimite les grandes zones d'incompréhension et 
d'ignorance où se développait «le conflit colonial» 
(pp. 26-51). Bien avant qu'il ne soit question de 
«relativisme culturel», il fait remarquer combien sont 
spécieuses les raisons alléguées par le colonisateur pour 
réprimer les croyances et les pratiques religieuses des 
Africains ; il montre que «la question agraire au 
Congo», à laquelle il consacrera une étude fortement 
documentée (pp, 52-81), résulte d'une opposition irré-
ductible entre les vues occidentales, matérialistes et 
individualistes, sur la propriété du sol et la conception 
sacrale et collectiviste propre à l'Afrique noire. Toute 
sa pensée témoigne d'un souci, assez exceptionnel pour 
l'époque, de connaître et de comprendre les cultures 
africaines, dévastateurs produits sur le plan humain 
et social par le triomphe paranoïaque des «idéaux» 
de rendement et de profit. 

Il n'est pas surprenant que J.-M. Jadot, parti au 
Congo en célibataire, ait porté un intérêt particulier 
aux problèmes sexuels. Il les traite, dans ses nouvelles 

et ses essais, avec la discrétion feutrée propre à sa 
génération, En 1926, dans un discours adressé aux 
étudiants de l'Institut supérieur de Commerce à Anvers, 
il déconseille aux futurs coloniaux de s'encombrer 
d'une épouse peu préparée à s'accoutumer aux dures 
conditions de la vie intertropicale. Nombre de ses écrits 
visent à faire comprendre au lecteur occidental la 
signification réelle de la polygamie. Bien avant Senghor, 
il valorise l'image de la femme noire, dont il proclame 
la tendresse maternelle, la fidélité conjugale et la 
pudicité. 11 ne s'agit pas là de générosité abstraite, 
romantique ou cérébrale : sa pensée reflète son expé-
rience. Alors que tant de coloniaux semaient joyeu-
sement à tout vent sans s'inquiéter du sort des récoltes, 
le juge Jadot apporta tous ses soins paternels à 
l'éducation des enfants métis que lui avait donnés sa 
compagne africaine. Et lorsque, quelques mois après 
son retour définitif en métropole, il épousa la veuve 
d'un de ses amis, c'est en toute simplicité, loyauté et 
générosité, qu'il acheva leur éducation en même temps 
que celle des enfants que sa femme avait eus de son 
premier mariage. Il consacra, du reste, une énergie 
considérable aux oeuvres vouées à l'amélioration du 
sort de ces enfants mulâtres que leurs pères blancs 
abandonnaient en grand nombre. 

Le mariage et sa nouvelle carrière métropolitaine 
ne coupèrent nullement les liens que J.-M. Jadot avait 
formés avec le Congo. Il donna même des cours de 
lingala à l'Ecole coloniale de Tournai. Ses activités de 
littérateur lui avaient valu en 1936 la présidence de 
l'Association des écrivains et artistes coloniaux, dont 
il était vice-président depuis 1926. Dès 1922, il avait 
évoqué l'absurdité foncière de l'impérialisme linguis-
tique pratiqué par le colonisateur et s'était montré 
sensible à la vitalité et au charme de cet art oral mongo 
que d'éminents pionniers belges, comme les révérends 
pères Hulstaert et De Rop allaient bientôt explorer 
dans toute sa richesse. Mais Jadot n'était pas un 
linguiste, et il s'intéressa surtout à cette littérature 
africaine francophone qui naissait alors au Congo 
belge comme en Afrique française, qu'il importait 
d'encourager, dont il fallait aussi consigner la chro-
nique. 

Ici se place une anecdote qui n'est pas sans pertinence 
pour l'histoire de la littérature africaine. En 1931 parut 
à Bruxelles, sous le titre «L'éléphant qui marche sur 
des œufs», un petit recueil de contes africains semblable 
à ceux qu'avaient produits en si grand nombre mis-
sionnaires et administrateurs européens au cours du 
19e siècle. Mais celui-ci était censé avoir réellement été 
écrit en français par un Congolais du nom de Badi-
banga, tailleur de son état, qui exerçait son métier 
grâce à une machine à coudre fabriquée par lui-même 
en cannibalisant de vieux vélos. Du moins, c'est ce 
que prétendait le préfacier, Gaston-Denis Périer, ami 
de Jadot et complice de nombreuses plaisanteries. Ce 
Badibanga, tout premier écrivain congolais de langue 
française, aurait donc précédé Birago Diop, Ousmane 
Socé et Bernard Dadié dans un genre qui devait être 
florissant aux alentours des indépendances. Malheu-
reusement, comme le confessait Robert Cornevin avec 
quelque dépit en 1976, il ne fut jamais possible 
d'obtenir quelque indication que ce fût «sur la per-
sonnalité de ce Congolais qui obtint une médaille de 
vermeil de l'Académie française sur la proposit ion de 
Georges Goyau» [4], Si l'historien français avait pris 
la peine de consulter la «Bibliography of Creative 
African Writing» (1971) de Janheinz Jahn, il y aurait 
vu que ce petit livre est un apocryphe, dû en fait à 
J.-M. Jadot : il eût été peu diplomatique de révéler 
que les Immortels du Quai Conti s'étaient laissé 
prendre à un canular bruxellois ! 

Mais en même temps, Jadot se faisait le chroniqueur 
d'une littérature française en train d'éclore en Afrique 
belge. Devenu membre associé de la Classe des 
Sciences morales et politiques de l'Institut Royal 
Colonial Belge en 1945, il publia, dans le Bulletin cles 
Séances de cette institution, des articles sur «L'entrée 
de nos pupilles négro-africains dans les lettres de 



langue française» (1949), sur «Le théâtre des marion-
nettes au Congo belge» (1950) et sur «L'actualité 
littéraire au Ruanda» (1951). En 1950, il préfaçait le 
premier roman rwandais, «Escapade ruandaise», de 
J. Savério Maigiziki. Tout cela, une demi-douzaine 
d'années avant que le premier Congrès des Ecrivains 
et Artistes noirs (Paris, 1956) ne mît la littérature 
africaine à la mode en faisant de la négritude la tarte 
à la crème des exégètes parisiens de toutes couleurs. 

En 1959, l'Institut, devenu Académie Royale des 
Sciences Coloniales, publiait «Les écrivains africains 
du Congo belge et du Ruanda-Urundi. Une histoire, 
un bilan, des problèmes». Dans ce livre, à tous égards 
exceptionnel, Jadot proposait la toute première étude 
scientifique consacrée à l'émergence d'une littérature 
nationale africaine. Bientôt, la Belgique allait apporter 
une autre contribution décisive à l'historiographie 
littéraire de l'Afrique francophone avec la thèse célèbre 
de Lilyan Kesteloot. D'autres, par la suite, devaient 
valoir à notre pays une place éminente dans une 
discipline toute neuve, l'histoire des littératures afri-
caines. D'avoir été le pionnier solitaire de cette branche 
du savoir moderne restera le mérite insigne du petit 
juge colonial. 

26 avril 1984. 
A. Gérard (f). 

Notes : 
[1] Voir la notice de V. Devaux dans le Bull. Séanc. Acad. R. Sci. 

Outre-Mer, 1 ; 103-112 (1968). 
[2] Cité ibid-, p. 108. 
[3] Blancs et Noirs au Congo, p. 37 ; les citations qui suivent se 

rapportent toutes h cet ouvrage. 
[4] Littératures d'Afrique noire, p. 128. 

Machine à écrire
Acad. Roy. Scienc. d'Outre-Mer
Biographie Belge d'Outre-Mer, 
T. VIII, 1998, col. 191-197


